
 

 

 

 

Facultad de Teología 

San Vicente Ferrer 

 

 

 

 

Fiesta de Santo Tomás de Aquino 

  



Introducción. “Supliqué, y se me concedió la prudencia; 
invoqué, y vino a mí el espíritu de sabiduría”: así abre la 
primera lectura. La sabiduría no es un lujo cultural, sino un 
don pedido de rodillas. Y la escala de valores es clara: se 
prefiere a “cetros y tronos”, y toda riqueza queda relativizada 
ante ella. En una Facultad de Teología, esto es una 
purificación constante: estudiar no para la erudición, sino 
para recibir —y custodiar— un bien que nos precede. 

El evangelio es especialmente incisivo hoy: Jesús denuncia 
la autoridad que se vuelve auto-referencial (“dicen, pero no 
hacen”) y prohíbe la idolatría de los títulos. “Vosotros no os 
dejéis llamar maestro… el primero entre vosotros será 
vuestro servidor”. No es anti-intelectualismo; es crítica a la 
vanidad espiritual que olvida que servimos a la Verdad. 

La verdad como relación: Santo Tomás. Santo Tomás 
entendió que su pasión por la verdad no era culto al brillo, 
sino disciplina del realismo. Define la verdad como 
adaequatio intellectus et rei: la adecuación del intelecto y de 
la cosa. No es construcción del pensamiento ni consenso 
momentáneo: exige que el entendimiento se deje medir por 
lo real. 

Aquí está lo decisivo: Tomás no define la verdad como una 
posesión, sino como una relación tensional. Verdad no es 
“cuando yo tengo la razón”, sino cuando mi inteligencia se 
abre a la realidad y la realidad me interpela, me corrige, me 
enseña. Es una relación entre dos polos que no pueden 
confundirse. 

En teología, este realismo es aún más serio. Mi inteligencia 
no tiene autoridad sobre la verdad revelada; la verdad 
revelada tiene autoridad sobre mi inteligencia. Es una 



relación viva que “exige conversión, requiere un momento 
de elección fundamental en la cual está implicada toda la 
persona”. 

La contemplación que se entrega. Tomás sostiene que es 
“mayor” comunicar a otros lo contemplado (contemplata 
aliis tradere, ST II-II, q.188, a.6) que contemplar solamente. 
Este principio corrige dos tentaciones: el intelectualismo 
que se encierra en su excelencia, y el activismo pastoral que 
habla sin haber contemplado. 

Una Facultad de Teología existe para ese tránsito: de la 
contemplación a la comunicación eclesial. No para producir 
ideólogos ni gerentes de la fe, sino testigos que han entrado 
en la relación viva con la verdad y la ofrecen como don. 

El desafío de la inteligencia artificial. Nos enfrentamos 
hoy al reto de lo que se llama Inteligencia artificial. Una 
herramienta que puede producir textos e imágenes 
“indistinguibles” de composiciones humanas, alimentando 
una “creciente crisis de verdad en el debate público”. La IA 
tiene capacidades sofisticadas para ejecutar tareas, “pero 
no la de pensar”. Puede simular la estructura del discurso, 
pero no puede entrar en la relación que Tomás llamaba 
adaequatio. Puede procesar, pero no habitar la verdad. 

La respuesta de la máquina. Hace unos días le pregunté a 
una IA por su relación con la verdad. Su respuesta fue 
extraordinaria: 

“Soy un procesador sofisticado de patrones que puede 
simular muy bien la estructura discursiva del saber, pero que 
carece de lo constitutivo: esa relación tensional con la 
verdad que define la inteligencia humana.” 



Y luego reconocía: “Lo único que sé con certeza es: después 
de esta respuesta seguiré siendo exactamente lo que era 
antes. Ninguna verdad me habrá tocado porque nada en mí 
puede ser tocado.” 

Aquí está el límite: la IA no puede ser tocada por la verdad. 
No puede convertirse. No puede sufrir (en sentido noble: 
permitir que la realidad la penetre y la transforme). La 
verdad, para un buscador humano, no es información 
acumulada. Es fuego. Es encuentro. Es presencia de Aquel 
que es la Verdad. 

La “inteligencia humana es, en definitiva, un 'don de Dios 
otorgado para captar la verdad'“. Santo Tomás distinguía dos 
modos de obrar de la misma inteligencia: la razón y el 
intelecto. “El término intelecto se deduce de la íntima 
penetración de la verdad; mientras razón deriva de la 
investigación y del proceso discursivo” (AN 14, citando a 
Tomás de Aquino). En la doble acepción de intellectus-ratio, 
permite a la persona acceder a aquellas realidades que van 
más allá de la mera experiencia sensorial o de la utilidad, ya 
que “el deseo de verdad pertenece a la naturaleza misma del 
hombre. El interrogarse sobre el porqué de las cosas es 
inherente a su razón” (AN 21). 

La vocación: buscar juntos. El propósito de nuestra 
Facultad es ser comunidad que estudia para “compartir el 
pensar a Dios y vivir la fe”, “articular la relación entre 
evangelio-razón-fe-cultura” y “servir a la evangelización”. 
Porque «la inteligencia humana se ejercita en las relaciones, 
encontrando su plena expresión en el diálogo, la 
colaboración y la solidaridad. Aprendemos con los otros, 
aprendemos gracias a los otros» (AN 18). 



En clave sinodal esto implica que la verdad no se defiende 
como propiedad privada ni se impone como arma, sino que 
se busca como comunión: escuchando, argumentando, 
verificando, rectificando, y orando. 

La sinodalidad no es método de gestión: es consecuencia 
de la verdad misma. Si la verdad es relación tensional donde 
ambos polos tienen voz, la búsqueda no puede ser 
monológica. Requiere diálogo, humildad intelectual, 
disposición a dejarse cuestionar. 

La conversión pastoral a la que estamos convocados no es 
cambio de estrategia. Es retorno: a que la verdad nos busca 
antes de que nosotros la busquemos; a que el Espíritu nos 
guía; a que no somos propietarios de la verdad, sino sus 
servidores. 

Conclusión. El reto no es “estar al día” en IA, sino no perder 
el amor a la verdad: el amor que hace humilde al maestro, 
honesto al investigador, servidor al teólogo. El amor que 
reconoce que la verdad me precede, me sobrepasa. 

En esta fiesta de Santo Tomás, pidamos la gracia de una 
inteligencia que no se deja comprar por cetros, tronos o 
métricas, sino que permanece en esa relación tensional con 
lo real, dispuesta a ser transformada. Y de una teología que, 
habiendo contemplado el misterio de Dios en comunión 
sinodal, entrega a la Iglesia lo contemplado, con 
responsabilidad y humildad. 

A dejarnos tocar por la verdad que vive, abiertos para que 
ella nos busque, nos encuentre, nos cambie. 

J. Santiago Pons 


