
1

En torno a la actualidad de Tomás de Aquino

Universidad Católica de Valencia San Vicente Mártir
Sede Trinitarios

Valencia, 28 enero 2026

Ponencia con motivo de la celebración de la
festividad de Santo Tomás de Aquino

Vicente Botella Cubells, OP
Facultad de Teología San Vicente Ferrer

UCV STOMAS AQUINO PONENCIA 2025-26 LIBRO.indd   1UCV STOMAS AQUINO PONENCIA 2025-26 LIBRO.indd   1 13/01/2026   17:54:1613/01/2026   17:54:16



UCV STOMAS AQUINO PONENCIA 2025-26 LIBRO.indd   2UCV STOMAS AQUINO PONENCIA 2025-26 LIBRO.indd   2 13/01/2026   17:54:1613/01/2026   17:54:16



En torno a la actualidad de Tomás de Aquino

Vicente Botella Cubells, OP

UCV STOMAS AQUINO PONENCIA 2025-26 LIBRO.indd   3UCV STOMAS AQUINO PONENCIA 2025-26 LIBRO.indd   3 13/01/2026   17:54:1613/01/2026   17:54:16



© Vicente Botella Cubells, OP
© Universidad Católica de Valencia, de esta edición
ISBN: 978-84-16562-75-6

Impreso en Gráficas Nasve, S.L.

UCV STOMAS AQUINO PONENCIA 2025-26 LIBRO.indd   4UCV STOMAS AQUINO PONENCIA 2025-26 LIBRO.indd   4 13/01/2026   17:54:1613/01/2026   17:54:16



5

Son innumerables los testimonios del Magisterio reciente en los que se 
propone a Tomás de Aquino como maestro fiable en el magno ámbito 
del estudio, la reflexión, la investigación o la ciencia y, por tanto, como 
un valor acreditado y vigente para la academia. Baste una pequeña 
muestra, extraída de una catequesis de Benedicto XVI del 16 de junio 
2010, para corroborarlo. Decía el Papa: 

Hoy quiero continuar la presentación de santo Tomás de Aquino, 
un teólogo de tan gran valor que el estudio de su pensamiento 
fue explícitamente recomendado por el concilio Vaticano II en 
dos documentos, el decreto Optatam totius, sobre la formación al 
sacerdocio, y la declaración Gravissimum educationis, que trata 
sobre la educación cristiana.1

Este elogioso reconocimiento, en efecto, no solo recuerda que Tomás 
de Aquino ha tenido peso en la historia, sino, sobre todo, que continúa 
teniéndolo en la actualidad. No en vano, el magisterio le ha otorgado 
también el título de Doctor común y universal2 y lo ha declarado patrono 
«de las universidades, academias, liceos y escuelas católicas».3

1. Audiencia General del 16 de junio 2010 (https://www.vatican.va/content/benedict-xvi/
es/audiences/2010/documents/hf_ben-xvi_aud_20100616.html). Los textos conciliares 
a los que se refiere Benedicto XVI son: Optatam totius 16: «para ilustrar de la forma más 
completa posible los misterios de la salvación, aprendan los alumnos a profundizar en ellos 
y a descubrir su conexión, por medio de la especulación, bajo el magisterio de santo Tomás» 
y Gravissimum educationis 10: «La Iglesia tiene también sumo cuidado de las escuelas 
superiores, sobre todo de las universidades y facultades. E incluso en las que dependen 
de ella pretende sistemáticamente que cada disciplina se cultive según sus principios, sus 
métodos y la libertad propia de la investigación científica, de manera que cada día sea más 
profunda la comprensión de las mismas disciplinas, y considerando con toda atención los 
problemas y los hallazgos de los últimos tiempos se vea con más exactitud cómo la fe y la 
razón van armónicamente encaminadas a la verdad, que es una, siguiendo las enseñanzas 
de los doctores de la Iglesia, sobre todo de Santo Tomás de Aquino».
2. El título de Doctor común o universal fue empleado por Pío XI en la encíclica Studiorum 
ducem (1923), título que ya le confiriera la Universidad de París en el siglo XIV, para referirse 
a la claridad de una doctrina que superaba y trascendía la de todos los doctores de aquel 
tiempo (cf. M. GELABERT, «Tomás de Aquino, Maestro en el arte de pensar», en Teología 
Espiritual 67 (2023) 86-89). Sobre este particular, se puede leer igualmente M. BLAIS, L’autre 
Thomas d’Aquin, Montreal 1990, 63-66.
3. León XIII en el Breve Cum hoc sit (1880).

En torno a la actualidad de Tomás de Aquino

UCV STOMAS AQUINO PONENCIA 2025-26 LIBRO.indd   5UCV STOMAS AQUINO PONENCIA 2025-26 LIBRO.indd   5 13/01/2026   17:54:1613/01/2026   17:54:16



6

Con todo, el indagador de la verdad, en este caso el teólogo, no ha 
de quedarse satisfecho aceptando sin más lo que todos, incluidas las 
autoridades, reiteran. Al menos, ha de hacer un esfuerzo por comprender 
y explicar qué significa exactamente la predicada actualidad de Tomás 
de Aquino.

Las preguntas que brotan sobre este particular se alinean en una 
misma dirección: ¿cómo es posible que una persona y su pensamiento 
consigan mantenerse vigentes después de tantos siglos? ¿Qué tiene 
que ver el mundo de la ciencia, la tecnología, la globalización, el internet 
y la IA, con la época bajomedieval en la que vivió el Aquinate? ¿Qué 
puede decir hoy un fraile del siglo XIII a la gente del primer tercio del 
siglo XXI?

Con agradecimiento a la dirección de la UCV y, en concreto, a la cátedra 
Santo Tomás de Aquino de la Facultad de Teología san Vicente Ferrer 
que me la ha solicitado, me voy a atrever a compartir con ustedes, en 
fecha tan señalada, una reflexión En torno a la actualidad de Tomás de 
Aquino. Una actualidad que, sobre todo, se centrará en su pensamiento 
teológico. La elección de esta óptica no solo la hacemos porque resulta 
más cercana a nuestros conocimientos, sino, ante todo, porque, en los 
últimos tiempos, los estudiosos del tomismo reivindican la condición 
de teólogo del Angélico para explicar mejor el hilo conductor de su 
obra.4 Y lo hacen hasta el punto de que, incluso, se habla de una «re-
teologización»5 de su figura. 

En concreto, el periplo que les propongo seguir en esta conferencia 
es el que nos llevará por estos dos puntos: 1) ¿De qué actualidad 
de Tomás de Aquino estamos hablando? y 2) Algunos indicios de la 
actualidad de la teología de Tomás de Aquino.

1.	¿De qué actualidad de Tomás de Aquino estamos hablando?

Y. Congar refiere en una de sus obras posconciliares que, en el aula 
del Vaticano II, se discutió con pasión a propósito de la relevancia de 
santo Tomás para los estudios teológicos. Dos padres defendieron 

4. Cf. J. P. TORRELL, La Somme de Saint Thomas d’Aquin, Paris 1998, 171-172.
5. S.T. BONINO, «Le thomisme aujourd’hui. Perspectives cavalières», en Revista Española de 
Teología 63 (2003) 176.

UCV STOMAS AQUINO PONENCIA 2025-26 LIBRO.indd   6UCV STOMAS AQUINO PONENCIA 2025-26 LIBRO.indd   6 13/01/2026   17:54:1613/01/2026   17:54:16



7

respectivamente la necesidad de una mayor o menor presencia del 
Aquinate en la formación de los futuros presbíteros. Escribe sobre este 
asunto:

En el Concilio… pudimos oír sucesivamente a dos cardenales 
entre los más escuchados de la asamblea; uno decía: ‘se necesita 
más a santo Tomás’, y el otro: ‘Se necesita menos’… Si por santo 
Tomás -matiza Congar- se entiende un conjunto de abstracciones 
y soluciones prefabricadas, entonces, sí, menos santo Tomás. 
Pero este no es el verdadero santo Tomás, el cual ha sido y sigue 
siendo la abertura misma a lo real, al diálogo, a los problemas de 
los hombres. Si, por el contrario, se entiende por santo Tomás lo 
que verdaderamente es, es decir, un maestro del pensamiento que 
nos ayuda a estructurar nuestro espíritu, un maestro de la lealtad, 
del rigor, del respeto a toda partícula de verdad en lo que tiene de 
verdadero, entonces sí, ¡que se nos devuelva a santo Tomás!6

La confidencia de esta anécdota por parte de uno de los grandes 
teólogos del siglo XX, y buen conocedor del Angélico, debe hacernos 
pensar. No todo es evidente en el tema que nos ocupa. Según cómo se 
entienda la actualidad de nuestro personaje, las cosas puedan llegar a 
ser tan dispares que, incluso, la preconizada vigencia de su obra se vea 
amenazada. La cuestión sería: ¿en qué sentido se precisa hoy a santo 
Tomás?; y, luego, ¿de qué santo Tomás estamos hablando?7 

6. Situación y tareas de la teología hoy, Salamanca 1979, 67-68.
7. Es cierto que en torno a santo Tomás hay una pluralidad de lecturas y de visiones que 
no hacen sencillo hablar del tomismo como de un cuerpo unitario. Se suele decir que «the 
history of the modern Neo-Thomist movement, whose magna carta was Aeterni Patris, 
reached its end at the Second Vatican Council» (G.A. McCOOL, From Unity to Pluralism: The 
Internal Evolution of Thomism, New York 1989, 230). Pero, a pesar de este hecho, ya antes del 
Vaticano II se distinguían, incluso dentro de la evolución de la famosa escuela dominicana 
de Le Sauchoir distintos tomismos. H. DONNEAUD distingue, al menos, cuatro: un tomismo 
de classique observance (perspectiva escolástica, fiel a los grandes comentadores de 
Tomás), uno historico-doctrinal (aplica el método histórico más allá de los comentarios 
clásicos), un tomismo critique (confronta la metafísica de santo Tomás con los sistemas 
modernos y contemporáneos) y un tomismo de dépassement de soi (que prepara más o 
menos explícitamente un más allá del tomismo) («Le Saulchoir: une école, des théologies?», 
en Gregorianum 83 (2002) 433-449). S. T. BONINO distingue en el panorama actual, entre 
un tomismo de inspiración tomista (pero que no se ajusta a la letra de santo Tomás), un 
tomismo fundamentalista (que no quiere una aproximación histórica a la figura y a la obra 
del Angélico) y un tomismo vivo o viviente (toma en serio la historia y ahonda en la potencia 
integradora de los principios de la obra de santo Tomás), («Le thomisme aujourd’hui. 
Perspectives cavalières», en Revista Española de Teología 63 (2003) 167-181).

UCV STOMAS AQUINO PONENCIA 2025-26 LIBRO.indd   7UCV STOMAS AQUINO PONENCIA 2025-26 LIBRO.indd   7 13/01/2026   17:54:1613/01/2026   17:54:16



8

En esta misma línea, aunque desde una óptica diversa, K. Rahner, otra 
figura señera de la reflexión teológica del siglo pasado, se preguntaba, 
prologando una obra de su discípulo J. B. Metz:

¿Podemos seguir considerando a Tomás de Aquino como Doctor 
communis, como el maestro universal que nos enseña como 
si fuera un contemporáneo nuestro, de una forma mucho más 
inmediata y directa de cuanto pueden hacerlo los demás espíritus 
ilustres de la historia de la Iglesia y de su teología?8

Se impone, creemos, un intento de delimitación de lo que entendemos 
por la actualidad en el caso Tomás de Aquino. Una delimitación que 
ayude a introducirse con acierto en lo que el Magisterio asevera sobre 
el Angélico y que permita vislumbrar por qué ha de ser referente 
para nosotros. Esta tarea la llevaremos a cabo a través del análisis 
coordinado de diversos acercamientos al posible sentido de dicha 
actualidad.

1.1.	 ¿La actualidad como moda?

Parece claro que la actualidad de la que hablamos no cabe confundirla 
con la moda. Esta, según la RAE, se caracteriza por ser un uso o 
costumbre que está en el candelero durante algún tiempo y luego 
pasa. Se trata, por tanto, de algo cambiante, identificable, en algunos 
ámbitos, con un estilo o una tendencia9.

La moda, con todo, da la impresión de ser un rasgo característico de 
nuestros días. La cultura relativista de la modernidad tardía en la que 
vivimos, empujada por la tecnología y la aceleración que imponen los 
mercados y las redes sociales, discurre por el espacio de la fluidez y 
el movimiento constante. En esta dinámica, las modas, como oleadas, 
se suceden con una vertiginosidad sorprendente, sin dar tiempo a 
la consolidación de ideas y proyectos. Comenta Felicísimo Martínez 
sobre esta situación:

8. «Prólogo» a J. B. METZ, Antropocentrismo cristiano. Sobre la forma del pensamiento de 
Tomás de Aquino, Salamanca 1971, 25-26.
9. Dice concretamente: «Uso, modo a costumbre que está en boga durante algún tiempo, 
o en un determinado país, con especialidad en los trajes, telas y adornos. Entiéndese 
principalmente de los recién introducidos» (Diccionario de la Lengua Española, Vigésima 
primera edición 1992).

UCV STOMAS AQUINO PONENCIA 2025-26 LIBRO.indd   8UCV STOMAS AQUINO PONENCIA 2025-26 LIBRO.indd   8 13/01/2026   17:54:1613/01/2026   17:54:16



9

Vivimos en un momento cultural caracterizado sobre todo por 
el cambio y la velocidad. El cambio ya no es el camino hacia 
algún valor procurado, hacia algún objetivo o hacia alguna meta 
prefijada. El cambio es ya la meta, el objetivo… Cambiamos 
sencillamente por el gusto de cambiar, porque no toleramos la 
rutina, el sosiego, el silencio, el hábito, el paso sereno y pausado 
del tiempo…Y esta vorágine del cambio incesante y violento se 
encarga de devorar todos los valores, todos los maestros, todas 
las tradiciones, toda la sabiduría que nos viene del pasado, de la 
historia.10

Según estas consideraciones, parece claro que la actualidad del 
pensamiento teológico de Tomás de Aquino no hay que identificarla 
con una moda pasajera.

1.2.	  ¿La actualidad como cercanía temporal o cultural?

En sintonía con lo que acabamos de afirmar, tampoco parece que la 
actualidad del Angélico brote de su proximidad temporal o cultural con 
los tiempos en los que nos hallamos. En este terreno, hay una obvia 
distancia entre él y nosotros. 

El Aquinate fue hijo de un mundo medieval que evolucionaba hacia una 
realidad no plenamente alumbrada. La sociedad feudal de la baja edad 
media había entrado en crisis y nuevas formas de organización social 
y económica, en torno a las ciudades y a actividades comerciales 
organizadas en gremios, se iban abriendo paso, lejos de los entornos 
rurales ligados a los juramentos de vasallaje11. Entre esas nuevas 
organizaciones estaban las universidades. Lo mismo ocurría en la 
vida eclesial en la que la necesidad de una vuelta a la autenticidad 
había contemplado el nacimiento del evangelismo12 y, dentro de él, 
la aparición de una nueva manera de entender la vida religiosa: los 

10. Meditaciones sobre la verdad, Madrid 2025, 185-186.
11. Cf. H. M. VICAIRE, Historia de santo Domingo, Madrid 2003, 195-232.
12. Recibe este nombre un movimiento de reforma religiosa que recorre la Europa de la 
baja edad media (siglos XII-XIII) y que aspira a un retorno al Evangelio, frente al estado 
de descomposición del feudalismo. «Estos movimientos, lo mismo los herejes que los 
ortodoxos, desde los valdenses hasta los franciscanos, nacieron de un afán de renovación 
evangélica» (J. M. DE GARGANTA, “Introducción general”, en M. GELABERT-J. M. MILAGRO, 
eds, Santo Domingo de Guzmán, visto por sus contemporáneos, Madrid 1966, 8).

UCV STOMAS AQUINO PONENCIA 2025-26 LIBRO.indd   9UCV STOMAS AQUINO PONENCIA 2025-26 LIBRO.indd   9 13/01/2026   17:54:1613/01/2026   17:54:16



10

mendicantes (frailes menores y frailes predicadores), que abandonaban 
el monasterio para acercarse a la gente con la intención de proclamar 
la buena noticia y enseñar la fe. El modelo de conocimiento, entonces, 
estaba enfocado en la teología, que tenía en la filosofía a su fiel aliada. 
Dios, en aquel horizonte, era el centro del universo vital e intelectual. 

Nosotros, sin embargo, habitamos un mundo científico y tecnológico 
que está logrando avances inimaginables. Un mundo centrado en 
el ser humano y que ha relegado a Dios a la marginalidad. Nuestro 
ámbito de conocimiento, que es impresionante, está fuertemente 
diversificado y no se atisba en él una visión integral, ni integradora, del 
saber. Hay una grave crisis antropológica y ecológica13. Los ideales 
compartidos se van desvaneciendo y se evidencia la labilidad de las 
bases de entendimiento entre sociedades, ideologías y grupos. La 
mirada sobre el futuro se ha tornado incierta y amenazante. Es curioso 
que, mientras las comunicaciones nos acercan en tiempo real a los 
acontecimientos y a las personas, la saturación de información y su 
discernimiento, o la soledad creciente de algunos sectores sociales 
constituyen problemas en aumento. 

No es necesario profundizar más. Es obvio, la brecha temporal y 
cultural entre Tomás de Aquino y nosotros es enorme. Con todo, cabría 
rescatar en este distanciamiento un punto en el que podría discernirse 
un atisbo de encuentro. Quizás, a su luz sea probable indicar alguna 
relación entre lo que es notoriamente diferente. Nos referimos al hecho 
de que, tanto el tiempo del dominico del medievo como el nuestro, son 
tiempos de crisis y transformación social. Circunstancia que llega 
hasta el punto de que, en los dos casos, se puede hablar de un cambio 
de época.14 Por esta vía, parece sensato pensar que la aportación de 
Tomás tenga alguna enseñanza que ofrecer a la nuestra: ¿podríamos 
aprender del motivo real por el que nuestro autor llevó a cabo su 
proyecto teológico en el siglo XIII? ¿Sería actualizable su intento 
transportándolo a nuestros días? En cualquier caso, si esto sucediera, 
se trataría siempre de la actualidad del emprendimiento, no mimético, 
sino análogo, de un proyecto teológico conforme a una orientación y 
un método de referencia. Esta manera de entender la vigencia de la 

13. Cf. Constitución Apostólica Veritatis Gaudium, 3.
14. Cf. Veritatis Gaudium, 3.

UCV STOMAS AQUINO PONENCIA 2025-26 LIBRO.indd   10UCV STOMAS AQUINO PONENCIA 2025-26 LIBRO.indd   10 13/01/2026   17:54:1613/01/2026   17:54:16



11

figura del Doctor común, para algunos, podría tener el reparo de hacer 
de él «un modelo más que un maestro».15

Con todo, esta última posibilidad revela la trascendencia de un 
acercamiento histórico a la enseñanza del Aquinate. Acercamiento 
siempre necesario a la hora de hablar de su actualidad. Acercamiento 
que, como es sabido, transformó radicalmente los estudios tomistas 
en el siglo XX.16

1.3.	 ¿Actualidad de sus doctrinas?

¿La actualidad del pensamiento de Tomás de Aquino tiene que ver con 
las enseñanzas o doctrinas concretas? Responder a esta pregunta 
solo es posible en el marco de un discurso medido y cauteloso. 

1.3.1.	 Cautelas frente a la actualidad de la enseñanza de santo Tomás

El pensamiento de un autor lleva la impronta del tiempo en el que 
se formuló. Esto significa, sin ir más lejos, que ofrece respuestas a 
preguntas que, en su época, eran cruciales, pero que, probablemente 
ahora, carezcan de relevancia. Lo mismo ocurre, claro, en sentido 
contrario.

Si consideramos la obra de Tomás de Aquino, hay que reconocer 
que, algunas de sus formulaciones teológicas, no son actuales a los 
ojos de los avances de la exégesis o de la misma teología. Podemos 
poner un ejemplo extraído de la cristología: el tema de la fe y la ciencia 
en el hombre Jesús. Su tratamiento por parte del Aquinate ha ido 
perdiendo interés a los ojos del teólogo contemporáneo, porque, en su 
indudable coherencia, su doctrina se levanta sobre un razonamiento 
estrictamente lógico, pero que, a la postre y aunque no lo pretenda, 
puede comprometer la integridad de la condición humana de Jesús17.

Por otra parte, propuestas teológicas de Tomás de Aquino se justifican 
a través del uso de una filosofía singular. Como es bien sabido, el 

15. H. DONNEAUD, «Le Saulchoir: une école, des théologies?», 445.
16. Como dicen los autores, el estudio histórico de la obra de santo Tomás supuso «la 
superación tomista del neotomismo» y explica la implementación del tomismo de nuestros 
días (S. T. BONINO, «Le thomisme aujourd’hui. Perspectives cavalières», 167).
17. Estas cuestiones cristológicas las hallamos en el Tratado del Verbo encarnado de la 
tercera parte de la Suma: la ciencia de Cristo (III, qq.9-12) y la de la fe de Cristo (III, q. 7, a.3).

UCV STOMAS AQUINO PONENCIA 2025-26 LIBRO.indd   11UCV STOMAS AQUINO PONENCIA 2025-26 LIBRO.indd   11 13/01/2026   17:54:1613/01/2026   17:54:16



12

Angélico sostiene algunas de sus enseñanzas doctrinales en la 
filosofía aristotélica, sobre todo, a través de su comentarista Averroes. 
Este encuentro con Aristóteles por parte de Tomás de Aquino no es 
casual. Responde a un momento especial de la cultura occidental en el 
que el influjo creciente de este autor planteaba muchas cuestiones a la 
fe cristiana18. El Angélico, como hijo de su tiempo, no fue ajeno a esta 
realidad y buscó dar razón de su esperanza en aquel horizonte. Por 
ello, se sumergió en Aristóteles y dialogó con él. Pero cuidado. Esto no 
significa que Santo Tomás no siguiera también a otros pensadores o 
que, en ocasiones, no matizara o se alejara de la filosofía aristotélica en 
aras de la confesión de la integridad de la fe. No obstante, es verdad que, 
en la filosofía del Estagirita, halló el utillaje conceptual que precisaba 
para su discurso creyente. Con este utillaje se relaciona un vocabulario 
propio y característico con el que el lector de hoy, seguramente, no está 
familiarizado, ya que no forma parte de su horizonte de comprensión o 
acercamiento a la realidad.19

Esta singular circunstancia puede suscitar distintas reacciones en 
relación a la actualidad que estamos investigando: a) habrá quienes, 
desde otros horizontes de reflexión, no compartan el trasfondo 
aristotélico que se refleja en la teología de santo Tomás, serán críticos 
y descartarán la vigencia de su pensamiento por razones estrictamente 
filosóficas; b) otros, por motivos de fe, rechazarán la enseñanza del 
Aquinate a causa de su confianza en un autor no cristiano y alejado 
de la Escritura20; c) finalmente, estarán aquellos, que valorando 

18. Sobre este tema ver J. P. TORRELL, Initiation à saint Thomas d’Aquin. Sa personne et son 
oeuvre, Fribourg/Paris 1993, 53-57.
19. Por ejemplo, conceptos como: materia y forma, acto y potencia, cuerpo y alma, sustancia 
y accidentes, trascendentales, causa agente principal, causa agente instrumental…
20. Pensemos en la postura de Lutero en relación con la explicación de la Eucaristía. En 1520, 
en su obra Sobre la cautividad babilónica de la Iglesia, Lutero escribía en torno a tres temas 
que él visualiza como una triple cautividad en la que la tiranía romana había confinado el 
sacramento de la eucaristía: a) la negación a los laicos de la comunión bajo las dos especies; 
b) la imposición como dogma de la doctrina tomista de la transustanciación y c) el hacer de 
la Misa un sacrificio. Así, por ejemplo, escribía: «Yo estoy dispuesto a someter mi intelecto 
a la palabra de Cristo y, aferrándome sencillamente a ella, creo firmemente no solo que el 
cuerpo de Cristo está en el pan, sino que el pan ha llegado a ser el cuerpo de Cristo. Encuentro 
una confirmación a mi fe en sus palabras, pues dice el evangelio: “tomó pan, dio gracias, lo 
partió y dijo: Tomad y comed, esto (es decir, el pan que había cogido y partido) es mi cuerpo”. 
Y Pablo: “¿Acaso el pan que partimos no es el cuerpo de Cristo?”; no dice “en el pan”, sino: El 
pan es el cuerpo de Cristo. ¿Qué importa si la filosofía no comprende estas cosas? El Espíritu 
Santo vale más que Aristóteles» (IELA, Córdoba/San Luis 1985, 8).

UCV STOMAS AQUINO PONENCIA 2025-26 LIBRO.indd   12UCV STOMAS AQUINO PONENCIA 2025-26 LIBRO.indd   12 13/01/2026   17:54:1613/01/2026   17:54:16



13

positivamente la aportación de santo Tomás a la explicación de un 
problema teológico, entiendan que no se puedan aceptar todos los 
elementos filosóficos presentes en ella, por no satisfacer plenamente 
el tenor de la cuestión de fe planteada.21 

1.3.2.	 Vigencia de sus enseñanzas

A pesar de esto, y en honor a la verdad, sí hay muchas enseñanzas de 
Tomás de Aquino que, aunque situadas en el tiempo o relacionadas 
con el empleo de una determinada filosofía, se muestran capaces 
de iluminar con sentido la teología de hoy (como ya hicieron ayer). Y 
esto es así porque santo Tomás no solo es un gran teólogo, sino un 
maestro, y sabe que su reflexión tiene que dar cuenta de la revelación. 
Esta en cuanto verdad a la que presta obediencia la fe, siempre está 
más allá de las formulaciones creyentes limitadas por la contingencia 
de una expresión particular. De ahí que nuestro autor sostenga, con 
gran clarividencia, que el acto de fe no termina en el enunciado, sino 
que tiende, lleva, hacia la realidad última (Dios), que es el objeto en el 
que hay que depositar la confianza (actus credentis non terminatur 
ad enuntiabile, sed ad rem)22. En esta misma línea, tiene que valorarse 
su reflexión en torno a la analogía, que permite hablar de Dios con 
veracidad a partir de la creación y de la revelación encarnada.23. 
Santo Tomás, por esta senda, muestra con rigor las condiciones de 
posibilidad de la teología, que, en su quehacer, se mueve siempre en el 

21. Por ejemplo, en la sacramentología, la coordinación del ser de la gracia con la explica-
ción de la eficacia sacramental por medio de la teoría de la causalidad instrumental sacada 
de la física aristotélica es difícil, (cf. ST III, q.62, a.1). Este modelo, que de manera notable 
aporta una consideración lúcida y equilibrada del problema analizado, sin embargo, no ter-
mina de casar bien con el carácter gratuito de aquello que supone que causa: la gracia. De 
alguna manera, y a pesar de su valor analógico, es un modelo produccionista o físico en 
relación con aquello que, por definición, está siempre “más allá y excede” y, por tanto, no se 
puede fabricar, ni causar. Por esta razón, hoy la teología sacramental, sin dejar de valorar la 
aportación del Aquinate, busca por otros derroteros. Ver sobre este particular la reflexión de 
L. M. CHAUVET, Símbolo y sacramento. Dimensión constitutiva de la existencia cristiana, 
Barcelona 1991, 29-53.
22. ST, II-II, q.2, a.2, ad 2.
23. Sobre la analogía en la ST hay que estudiar las cuestiones 12 y 13 de la Primera parte. Por 
cierto, en relación con estos temas vale la pena recordar las brillantes conferencias de quie-
nes nos han precedido en esta fiesta de santo Tomás en la UCV: A. PRAENA, Un Dios que se 
deja decir. Conocimiento y lenguaje humanos sobre Dios en Santo Tomás de Aquino: Suma 
de Teología, I, qq 12 y 13 y textos paralelos, UCV. Valencia 2022 y S. CASTRO, Ad officium 
boni translatoris pertinet… La traducción teológica según Tomás de Aquino, UCV, Valencia 
24 de enero de 2025. 

UCV STOMAS AQUINO PONENCIA 2025-26 LIBRO.indd   13UCV STOMAS AQUINO PONENCIA 2025-26 LIBRO.indd   13 13/01/2026   17:54:1613/01/2026   17:54:16



14

alcance del lenguaje analógico. No puede ser de otro modo. El discurso 
creyente habla de Dios con palabras humanas porque, antes, Dios ha 
llegado a nosotros haciéndose palabra humana. 

Como se aprecia en la exposición, si de lo que se trata es de ponderar 
la vigencia de las enseñanzas del Angélico, hemos de ser prudentes y 
tener discernimiento. Es la forma de poder distinguir aquello que solo 
guarda relación con su contexto histórico-filosófico, de lo que, desde 
él, emerge con sabiduría certera, ofreciendo luces orientadoras a los 
teólogos de todos los tiempos. Este discernimiento abre las puertas 
a la cuestión de la hermenéutica. Sin ella, desde luego, tampoco será 
posible un auténtico análisis valorativo de la actualidad del pensamiento 
de santo Tomás. A propósito de esta cuestión es esclarecedor el juicio 
emitido por S. T. Bonino, quien sostiene que el tomismo no es un 
agregado de doctrinas, sino un «organismo doctrinal» en el que cabe 
hacer distinciones, junto a un trabajo crítico de tenor histórico:

Ciertas doctrinas de Santo Tomás son más fundamentales, 
más principales, más explicativas, mientras que otras son más 
circunstanciales, ligadas a los condicionamientos históricos… El 
papel de la crítica interna y del estudio histórico es poner al día la 
estructura de este organismo doctrinal.24

1.4.	 ¿Actualidad de una visión de fondo y de una manera de hacer 
teología?

Y, sin olvidar enseñanzas concretas, la actualidad del insigne dominico 
¿no tendrá que ver también con su visión genérica-estructural de la 
teología y con el método riguroso que aplica en su implementación?

 Esta perspectiva es muy fecunda porque, sin lugar a duda, uno de 
los rasgos más destacados y valorados en referencia al pensamiento 
teológico de Tomás de Aquino es el de la claridad de su proyecto y su 
método25.

1.4.1.	 La solidez de un proyecto teológico bien enmarcado

La claridad del proyecto de santo Tomás se aprecia, sobre todo, en su 
obra de madurez, la Suma de teología (ST), escrita con la intención de 

24. «Le thomisme aujourd’hui. Perspectives cavalières», 172.
25. Cf. S. RAMÍREZ, Introducción a Tomás de Aquino, Madrid 1974.

UCV STOMAS AQUINO PONENCIA 2025-26 LIBRO.indd   14UCV STOMAS AQUINO PONENCIA 2025-26 LIBRO.indd   14 13/01/2026   17:54:1613/01/2026   17:54:16



15

ir a lo esencial de la doctrina sagrada a través del método y el orden, 
sendas eficaces para garantizar una orientación segura a quienes se 
inician en ella (Cf. Prólogo). Por eso, su arquitectura es sencilla y nítida 
a la vez. En esta, Dios es el principio y el final de todo lo existente, de 
manera especial de la criatura racional. Por tanto, Él está en el origen y 
en el término de todo aquello que se pueda decir en torno a la fe:

Así pues, como quiera que el propósito principal de esta sacra 
doctrina es llevar al conocimiento de Dios, no solo como ser, 
sino también como principio y fin de las cosas, especialmente de 
las criaturas racionales […], en nuestro intento de exponer dicha 
doctrina trataremos lo siguiente: primero hablaremos de Dios (Iª 
parte); luego del movimiento de la criatura racional hacia Dios 
(IIª parte); tercero, de Cristo que, según su humanidad, es para 
nosotros el camino que conduce a Dios (IIIª parte).26

En correspondencia con esta óptica, para el Angélico, Dios no solo 
es el objeto de la teología, sino su sujeto, ya que todo lo que hay en 
ella se estudia teniendo como punto de referencia a Dios: bien cuando 
se habla del mismo Dios o bien cuando se aborda algo referido a Él 
como principio y como fin (cf. ST, I, q.1 a.7). Dentro de este esquema, 
Jesucristo es el camino (el método divino-humano) que garantiza el 
cumplimiento del fin bienaventurado de lo creado. En esta estructura, 
creación-encarnación-escatología guardan una relación coherente en 
una dinámica salvífica que va de Dios hacia Dios, siempre de la mano 
de Dios.27 

Es relevante hacer notar que la consideración de las cosas desde 
su origen confiere a la creación un valor teológico capital dentro del 
proyecto de santo Tomás. Hay “algo bueno” que manifiesta la valía 
del mundo creado. Ese “algo bueno”, no puede ser de otro modo, es su 
Creador y, en particular, la huella que ha dejado impresa en la criatura 
racional. Esta, por ende, tiene como finalidad constitutiva la felicidad 
de la bienaventuranza (Dios)28. Sin embargo, por su condición creatural, 

26. ST, I, q.2, Pról.
27. Es clásica la tesis de que la Suma esta vertebrada por un movimiento de salida de Dios 
(exitus) y de regreso a Dios (reditus). Sobre esta cuestión ver J. P. TORRELL, Initiation à saint 
Thomas d’Aquin. Sa personne et son oeuvre, 219ss.  
28. «Dios es el fin al que se dirige el hombre» (ST, q.1, a.1).

UCV STOMAS AQUINO PONENCIA 2025-26 LIBRO.indd   15UCV STOMAS AQUINO PONENCIA 2025-26 LIBRO.indd   15 13/01/2026   17:54:1613/01/2026   17:54:16



16

no puede alcanzarla por sus propias fuerzas. Mucho más, cuando la 
realidad del pecado ha irrumpido en el mundo humano, debilitando, no 
destruyendo, la potencialidad recibida del Hacedor. 

Conforme a estos presupuestos, en el horizonte teológico de Tomás 
de Aquino, Dios nunca es el enemigo de la criatura, sino su gran 
valedor. La gracia de Dios, en consecuencia, viene a sanar, elevar y 
acompañar a la criatura humana para que pueda cumplir su fin. Pero, 
y esto es importante, lo hace sin violentar, sin forzar las cosas, ya 
que el ser humano posee capacidad para abrirse a Dios porque así 
lo ha dispuesto el mismo Creador. Como asegura el Angélico en una 
sentencia archiconocida, «la gracia no suprime la naturaleza, sino 
que la perfecciona» (ST, q.1, a.8 ad 2). Ciertamente, nuestro autor está 
persuadido, siguiendo a san Agustín, de que «el alma tiene capacidad 
para la gracia, pues al haber sido creada a imagen de Dios, es capaz de 
Dios (capax Dei) por la gracia» (ST, I-II, q.113, a.10). 

 Desde este horizonte, se percibe el equilibrio que sostiene y recorre el 
proyecto del Aquinate. Equilibrio que, de manera ponderada, asegura 
que en el pensamiento cristiano hay una relación positiva entre Dios 
y el ser humano, entre la gracia y la libertad, entre la fe y la razón. En 
este contexto, se puede entender también que santo Tomás asevere 
que rebajar la perfección de la criatura sea rebajar la de su Hacedor.29 
Este hilo conductor justifica igualmente la actitud dialógica que ha de 
caracterizar a la teología en su encuentro con posturas diversas o con 
distintas disciplinas del saber. Finalmente, es la prueba palpable de que, 
en el mundo cristiano, no hay lugar para ninguna forma de dualismo, 
ya que todo está relacionado y llamado a la comunión al amparo del 
Dios de la creación y la salvación. En esto, Tomás de Aquino es fiel hijo 
de Domingo de Guzmán y de la tradición dominicana.30

29. «Rebajar la perfección de la criatura es rebajar a la vez la perfección de la potencia divina. 
Quitar, por tanto, sus propias acciones a las cosas es derogar la bondad divina […] Aunque 
todos los efectos de las cosas creadas los atribuyamos a Dios como que opera en todas 
ellas, no por eso les quitamos sus propias acciones» (Summa contra gentiles III, 69).
30. «Saint Dominique fonda l’Ordre pour sauver les gens de la tragédie d’une religion dualiste 
que condamnait comme mauvais ce monde et la création» (T. RADCLIFFE, Je vous appelle 
amis. Entretiens avec Guillaume Goubert, Paris 2000, 222). Sobre esta idea leer también: V. 
BOTELLA, «El carisma dominicano y la teología de Tomás de Aquino», en Teología Espiritual 
67 (2023), 53-82.

UCV STOMAS AQUINO PONENCIA 2025-26 LIBRO.indd   16UCV STOMAS AQUINO PONENCIA 2025-26 LIBRO.indd   16 13/01/2026   17:54:1613/01/2026   17:54:16



17

1.4.2.	 La coherencia de un método

Vinculado al proyecto teológico y a su disposición ordenada, está 
el método y la forma de hacer teología de santo Tomás. Solemos 
distinguir normalmente entre la forma y el contenido de las cosas. 
Sirve para orientarnos en los análisis de muchas realidades objeto 
de nuestro estudio. No obstante, forma y contenido no son mundos 
separados. La forma de plantear una cuestión, el camino diseñado 
para abordarla, ya está ofreciendo pistas en torno a lo que se va a 
desarrollar temáticamente después. Proyecto, método y contenidos, 
pues, no se puedan desvincular. Han de ser coherentes entre sí. Esto 
ocurre cuando hablamos del método de Tomás de Aquino en relación 
con su proyecto y enseñanzas. Sin entrar a fondo en el asunto, parece 
conveniente mostrar alguna prueba de esta coherencia.

En la Suma hay distintos Tratados y estos se estructuran en Cuestiones 
que, a su vez, se componen de Artículos. Conforme a esta disposición, 
la base sobre la que pivota la teología de Tomás de Aquino es el 
artículo. Y este no es otra cosa que la respuesta, tras su estudio, a una 
pregunta concreta. Interesante metodología. La reflexión teológica 
nace de una pregunta a la fe o una cuestión disputada en la fe, que 
dicha reflexión ha de lograr responder o aclarar. Frente a una cuestión, 
como es obvio, siempre caben respuestas diferentes. Según el 
Aquinate, el método teológico consiste en entablar un diálogo en torno 
a las distintas soluciones posibles al problema planteado en orden a 
ofrecer la respuesta adecuada. El camino que se recorre, pues, es el 
de la búsqueda de la verdad mediante la ponderación de las diversas 
posturas.

 Al término de la discusión, el teólogo ha de brindar una respuesta 
justificada. Para hacerlo, ha de ofrecer argumentos. Los hay de 
diferente envergadura: argumentos de autoridad (como la Escritura 
o los Padres) y argumentos de razón. Es cierto, nos explica santo 
Tomás, que, en la doctrina sagrada, los argumentos imprescindibles 
y propios son los que brotan de la autoridad de la Escritura. Luego, 
aclara, están los argumentos de autoridad de los Padres y doctores 
de la Iglesia, que se emplean como si fueran propios de la teología, 
aunque son probables. Finalmente, están los argumentos de razón de 

UCV STOMAS AQUINO PONENCIA 2025-26 LIBRO.indd   17UCV STOMAS AQUINO PONENCIA 2025-26 LIBRO.indd   17 13/01/2026   17:54:1613/01/2026   17:54:16



18

los filósofos, que la teología usa como argumentos que no son propios, 
sino probables (cf. ST, I, q.1, a.8 ad 2). No contradice para nada esta 
metodología, la convicción de Tomás de que, en la búsqueda de la 
verdad, siempre es mejor combinar el argumento de autoridad con el de 
razón para lograr un resultado proporcionado al tenor de la búsqueda 
y sus protagonistas. De ahí que sentencie que, si la investigación de 
las verdades religiosas se resuelve empleando únicamente la vía de la 
autoridad, «aunque poseeremos ciertamente la verdad, lo haremos en 
una cabeza vacía» (Quodlibeto IV, a.16).

 Y es que, como se ve, el método teológico de santo Tomás es dialógico. 
Hay un diálogo constante entre Dios y la criatura y, en él, la naturaleza 
racional del ser humano está llamada a coordinarse con la revelación 
de Dios que, aunque la supera, no la contradice. De esta condición 
dialógica se deduce que la teología es ciertamente una ciencia divina, 
pero también, y al mismo tiempo, humana. De manera consecuente 
con este principio, el método teológico de Tomás de Aquino se lanza 
a la aventura de la conversación con otros teólogos o autores, incluso 
con sabios de otras ciencias, en lo que constituye un ejercicio de 
verdadero diálogo interdisciplinar.31 

Esta pequeña muestra deja entrever cómo el equilibrio de la arquitectura 
del proyecto teológico de la Suma (Dios principio y final de todo) 
correlaciona con un método que resulta proporcionado y coherente. 
Pero hay más.

La metodología teológica de nuestro autor se asienta, ya lo hemos 
hecho notar, en la búsqueda sincera de la verdad que, por así decir, es 
marca estructural de la casa humana, puesto que radica en la impronta 
emanada de quien es el origen y el fin de su ser. La verdad es Dios. Pero 
esta verdad la ha de hacer suya la criatura. Para lograrlo, lo mejor que 
puede suceder es que esa verdad pase por la capacidad de verdad que 
la persona ha recibido del mismo Dios. Esta capacidad no es fruto del 
mérito o de la conquista, sino una huella de la participación de la criatura 

31. En esta empresa, Tomás seguía el consejo de su maestro Alberto Magno (otro teólogo 
dominico del diálogo y del saber interdisciplinar), quien sostenía que, si hablamos de medi-
cina, hay que atender a Galeno o Hipócrates, pero, si se trata de la naturaleza de las cosas, 
es Aristóteles a quien hay que dirigirse (Cf. De mineralibus, 1. II, tract. 2, c.1 [Lyon, t. V, 30]; De 
generatione et corruptione, 1, tract. 1, c. 22 [Lyon t. IV, 363]).

UCV STOMAS AQUINO PONENCIA 2025-26 LIBRO.indd   18UCV STOMAS AQUINO PONENCIA 2025-26 LIBRO.indd   18 13/01/2026   17:54:1613/01/2026   17:54:16



19

en el ser del Creador. Y es que cuando la luz natural del ser humano 
(luz recibida creacionalmente) se une al don de la revelación y de la 
gracia, la verdad, que es divina, se hace humana. La fe, en este sentido, 
es un don digno y apropiado para el ser humano. En este proceso, hay 
que subrayarlo, el quehacer teológico es vía imprescindible. 

En alguna ocasión el Aquinate compara esta búsqueda de la verdad 
con el ejercicio de la caza32. En él se trata de ir acechando a la pieza 
hasta apresarla. Esta actividad requiere concentración y trabajo 
en equipo. Incluso así, la presa, a veces, se escapa. La verdad es 
una. Los buscadores, los ojeadores, son muchos. Cada uno de los 
cazadores puede ofrecer un ángulo propicio para alcanzarla. Por eso, 
la interdisciplinariedad (una tarea conjunta) es un camino fiable en 
esta labor, ya que «la conquista de la verdad es una tarea acumulativa» 
(interdisciplinar).33 Además, el valor de la pieza acechada demanda no 
desperdiciar ningún indicio por donde deje su rastro. Tomás de Aquino, 
lo tiene muy claro, y asevera que en todo fragmento de verdad que 
alguien posea, siempre estará la huella de la Verdad con mayúscula 
que se anhela alcanzar. Frases como «toda verdad, quienquiera que la 
diga, procede del Espíritu Santo» (ST, I-II, q.109, a1, ad 1), ilustran esta 
convicción y, de paso, la firmeza de un método que tiene una vigencia 
indudable. Siguiendo esta senda, la propuesta de diálogo con Dios, que 
es la teología, se extiende a la conversación horizontal con cualquier 
ser humano en la búsqueda de la verdad. En definitiva, estamos en 
disposición de concluir que el método dialógico e interdisciplinar de la 
Suma es actual.

1.4.3.	 La coherencia entre el proyecto, el método y las doctrinas: la 
antropología teológica

Vinculados con la visión de fondo y con su método, los contenidos de 
la teología de la Suma se alinean armónicamente. No es el momento de 
mostrarlo con profusión. Simplemente vamos a dar un sencillo apunte 
que, por otra parte, ya ha sido insinuado al hablar del marco teológico 

32. «La investigación de la verdad se asemeja, en efecto, a la caza: en ella el cazador unas 
veces se acerca a la presa y otras veces se aleja de ella; y, sin embargo, a veces falla com-
pletamente. De modo semejante sucede en la investigación de la verdad: cada uno alcanza 
algo de ella, aunque ninguno la captura totalmente» (In Metaphysicorum Aristotelis, II, 1).
33. F. MARTÍNEZ, Meditaciones sobre la verdad, 204.

UCV STOMAS AQUINO PONENCIA 2025-26 LIBRO.indd   19UCV STOMAS AQUINO PONENCIA 2025-26 LIBRO.indd   19 13/01/2026   17:54:1613/01/2026   17:54:16



20

construido por Tomás. Nos referimos al tema de la antropología 
teológica: a la comprensión del ser humano a la luz de la fe revelada.34

Hemos mencionado más arriba el principio la gracia no suprime la 
naturaleza, sino que la perfecciona. Subyace en él una antropología 
positiva nacida de la consistencia de la doctrina de la creación y del 
fin bienaventurado de la persona. Para nuestro autor es evidente que, 
en la óptica del proyecto de Dios, la condición humana no es mala 
(«la criatura corporal, por naturaleza es buena», ST I, q. 65, a.1 ad 2). 
Sobre todo, porque proviniendo del Creador, la realidad constitutiva de 
la criatura, su verdad, nunca es el pecado, sino el mismo Dios (uniendo 
armoniosamente en esta explicación la Creación con la Cristología: 
cf. ST, III, q.15, a.1). De ahí que, por ser imago Dei, la persona esté 
llamada estructuralmente a realizarse según Dios. La verdad es que su 
condición finita hace que, por sí misma, no pueda alcanzar ese destino. 
Aunque es cierto, igualmente, que está capacitada por Dios para, 
gracias a Él y con Él, lograrlo. Por eso, la gracia no anula la naturaleza, 
sino que la potencia.

 No obstante, la realidad del pecado supone un escollo de peso que 
la antropología ha considerar en todo su valor. Sin embargo, hay 
que decir que, ni siquiera esta consideración, ensombrece la óptica 
positiva que el Doctor común posee sobre el ser humano, aunque, 
eso sí, la pondera. Nuestro autor tiene muy claro que el pecado no ha 
corrompido totalmente la naturaleza que Dios ha regalado a la criatura. 
Y lo expone con expresiones llamativas:

«aunque ahora el hombre no está a la altura de lo que comporta 
su propia naturaleza y por eso no puede con sus propias fuerzas 
naturales realizar todo el bien que le corresponde, sin embargo, la 
naturaleza humana no fue corrompida totalmente hasta el punto 
de quedar despojada de todo el bien natural; de ahí que … puede 
el hombre con sus propias fuerzas naturales realizar algún bien 
particular» (ST, I-II, q.109, a.2);

«en ningún hombre domina la ley de la carne de tal modo que 
destruya todo el bien natural que hay en él. Por eso, siempre 

34. Se puede consultar F. MARTÍNEZ, Espiritualidad debajo de la teología. En la Suma teoló-
gica de santo Tomás de Aquino, Madrid 2025, 129-164.

UCV STOMAS AQUINO PONENCIA 2025-26 LIBRO.indd   20UCV STOMAS AQUINO PONENCIA 2025-26 LIBRO.indd   20 13/01/2026   17:54:1613/01/2026   17:54:16



21

queda en el hombre una inclinación a hacer lo que pide la ley 
eterna. Pues el pecado no destruye todo el bien de la naturaleza» 
(ST, I-II, q.93, a.6 ad 2).

Dios y el ser humano, por tanto, están llamados a entenderse. Y lo 
relevante es que, en este entendimiento, Dios respeta la integridad 
de la obra realizada en su criatura predilecta. De otro modo, sería 
imposible una relación de verdadera amistad. No extrañe que, de 
manera consecuente, el Aquinate asevere «que los hijos de Dios son 
movidos por el Espíritu Santo según el modo exigido por su naturaleza 
de hombre, salvando siempre la libertad, que pertenece a la voluntad 
y la inteligencia» (ST, II-II, q. 52, a.1 ad 3), o que comente: «la gracia 
y la virtud imitan el orden de la naturaleza instituido por la sabiduría 
divina» (ST, II-II, q.31, a.3).

Hay otro matiz relevante en la antropología de Tomás de Aquino, 
con el que vamos a terminar esta breve exposición teológica sobre 
la criatura humana. Nos referimos a la comprensión de la imago Dei 
en el hombre. La imagen de Dios en la criatura es identificada por el 
Aquinate con la naturaleza intelectual de la persona (cf. ST, I, q.93, a. 
4). De ahí la trascendencia de la dimensión racional del ser humano 
tanto en su relación con Dios, como en las demás relaciones. Para 
nuestro dominico, está claro que la razón es el principio certero que 
guía la conducta humana. Ella es «la regla y la medida de nuestros 
actos, puesto que lo propio de la razón es ordenar al fin, y el fin es el 
primer principio en el orden operativo» (ST, I-II, q.90, a. 1). En conexión 
directa con esta regla, como hemos visto, está el proyecto teológico de 
Tomás: Dios principio y el fin de todo lo existente y de manera especial 
de la persona. Consecuentemente, por aquí se intuye la vinculación 
coherente de la antropología teológica con la comprensión de la 
moral en la teología del Angélico. En este tema, es obligado recordar 
la reflexión en torno a los derechos humanos (derecho de gentes35) 
que la Escuela de Salamanca desarrolló en el contexto de la conquista 
y la evangelización del Nuevo Mundo (siglo XVI). Una labor de una 

35. Cf. F. DE VITORIA, Los derechos humanos, Salamanca 2023. Obra que contiene una an-
tología de textos del dominico de la Escuela de salamanca, considerado el padre de los de-
rechos humanos y del derecho internacional.

UCV STOMAS AQUINO PONENCIA 2025-26 LIBRO.indd   21UCV STOMAS AQUINO PONENCIA 2025-26 LIBRO.indd   21 13/01/2026   17:54:1613/01/2026   17:54:16



22

relevancia sin parangón, y que estuvo sostenida y orientada por la 
aludida visión antropológico-moral del magisterio del Doctor Común.36  

En definitiva, proyecto, método y enseñanzas se entrelazan de manera 
armónica en la Suma. Y esta armonía teológica es de una indudable 
actualidad.

1.5.	 Recapitulación

Llegados a esta altura podemos recapitular los datos de mayor interés 
en torno a la pregunta por la actualidad de santo Tomás, entresacados 
del recorrido realizado. Lo hacemos en varios puntos:

1.	La cuestión de la actualidad del Aquinate no tiene nada que ver 
con una moda ligada a un momento concreto de la historia.

2.	Tampoco la proximidad cultural explica su actualidad, aunque sí 
cabe señalar un aspecto que puede ofrecer una veta a explorar. 
La crisis de época que caracteriza tanto el momento que vive el 
Doctor Común como el nuestro, abre la puerta a una lectura crítica 
y comparada de la historia, para valorar si la manera en la que 
Tomás de Aquino afrontó esa crisis tiene algo que enseñarnos 
hoy. Y, por esa vía, no cabe duda, hay elementos que nos hablan 
de algo actual relacionado con la razón y el modelo del quehacer 
teológico.

3.	Profundizando en la senda de la lectura crítica de la historia 
(hermenéutica) y, en concreto, en la manera en la que Tomás 
tomó el pulso teológico a la realidad de su tiempo, habría que 
ponderar muchas de las enseñanzas del Aquinate para distinguir 
lo valioso, lo principal e iluminador (¡qué es mucho!), de lo que, 
siendo interesante, es fruto de un momento y, por ello, pasajero. 
Algo de lo que el mismo Angélico parecía ser consciente al hacer 
teología.

4.	Finalmente, entre las cosas que subrayan la actualidad de la 
teología de nuestro autor, tendríamos que enmarcar la coherencia 
entre su proyecto, el método teológico y algunas afirmaciones 

36. Cf. J. C. MARTÍN DE LA HOZ/L. M. GÓMEZ RIVAS, La Escuela de Salamanca. Cuando el 
pensamiento español iluminó al mundo, Córdoba 2025.

UCV STOMAS AQUINO PONENCIA 2025-26 LIBRO.indd   22UCV STOMAS AQUINO PONENCIA 2025-26 LIBRO.indd   22 13/01/2026   17:54:1613/01/2026   17:54:16



23

doctrinales. En este sentido, el equilibrio divino-humano de su 
quehacer teológico, la consideración de lo humano debido a quien 
está en su origen y es su fin, el diálogo abierto y extendido en 
la búsqueda de la verdad, la interdisciplinariedad, el valor de la 
razón para conducirse por la vida y la coherencia de todos estos 
datos a la hora de la presentación de las cuestiones teológicas, 
son elementos significativos que hacen de Tomás de Aquino no 
solo un modelo, sino un maestro en cuya escuela vale la pena 
continuar aprendiendo, porque su magisterio continúa vivo.37	

2.	Algunos indicios de la actualidad de la teología de Tomás de Aquino

Tras el itinerario a través de diferentes acercamientos al sentido de 
la actualidad de la teología del Angélico, nos gustaría mostrar con 
brevedad algunas pruebas o indicios en torno a su vigencia. Nos 
centraremos en dos que, aunque distintos, están muy relacionados: 
1) la teología de la Constitución pastoral Gaudium et spes y 2) la 
necesidad de una teología del encuentro y la comunión. 

2.1.	  La teología de la Constitución pastoral Gaudium et spes

La Gaudium et spes (GS) nos traslada a un tema siempre vigente en 
la reflexión teológica: la relación Dios-mundo o Dios-ser humano y, 
como consecuencia, la relación Iglesia-mundo. 

Leyendo el proceso de redacción de la GS durante el Concilio se percibe 
un debate muy interesante entre diversas maneras de entender esa 
conexión entre Dios y el mundo contemporáneo. Lo interesante para 
nuestro propósito es que no faltan los autores que identifican este 
debate en términos de confrontación entre “agustinianos y tomistas”, 
convirtiéndolo, además, en una de las claves hermenéuticas de la 
Constitución y de su recepción en el posconcilio38. Por esta vía, de 
alguna manera, santo Tomás se hizo presente en el debate.

37. Sostiene Y. CONGAR: «Esto no impone ni que se deban repetir simplemente todas sus 
afirmaciones (las de santo Tomás) ni que haya que seguirle, excluyendo a otros doctores, 
sino que hay que situarse dentro de su escuela» (Situación y tareas de la teología hoy, 67).
38. A. MELLONI, «Roncalli y su Concilio», en Concilium 48 (2012) 36.

UCV STOMAS AQUINO PONENCIA 2025-26 LIBRO.indd   23UCV STOMAS AQUINO PONENCIA 2025-26 LIBRO.indd   23 13/01/2026   17:54:1613/01/2026   17:54:16



24

En la discusión, simplificando mucho, del lado de la teología de san 
Agustín tendríamos una visión del ser humano y del mundo menos 
optimista y la enfatización del valor de la cruz en el evangelio cristiano. 
Por esta línea, la redención sería el concepto más acorde con la 
comprensión de la salvación y se instaría, en el comportamiento moral, 
a una sana distancia sacrificial frente a los bienes mundanos. Por el 
otro lado, estaría la tradición dependiente de los Padres orientales «y 
quien mejor la habría encarnado en occidente, Tomás de Aquino. En ella 
el misterio clave sería la encarnación, gracias a la cual toda la creación 
habría sido reconciliada y elevada a una dignidad superior».39 Como es 
obvio, estas dos orientaciones tenían su reflejo en diversos ámbitos 
vinculados con la manera de entender la relación del evangelio con 
la evolución del mundo, de la Iglesia con la cultura o la cuestión de la 
autonomía de las cosas terrenas.

La disputa también fue catalogada como una confrontación entre 
teólogos alemanes y franceses por las procedencias de sus actores 
más destacados. Así, por ejemplo, en el tercer período de sesiones y 
en relación con la elaboración del documento, Rahner había chocado 
con Congar y Daniélou40. Además, el teólogo del Friburgo alemán y J. 
Ratzinger, en el verano de 196541, habían escrito críticamente en contra 
de algunos presupuestos de aquel texto, disgustados por el optimismo 
ingenuo que rezumaba42. Tal circunstancia, a su vez, provocó una 
famosa intervención de M. D. Chenu en el centro de Documentación 
conciliar del episcopado holandés en Roma el 22 de septiembre de 
1965. En ella, afrontaba algunas de las críticas de Rahner y defendía 
la base teológica que sustentaba la futura GS. Para nosotros, lo 
verdaderamente interesante es que Chenu, argumentando en pro 
de la antropología cristiana de GS, recordó a Tomás de Aquino y las 
dificultades que tuvo en el medievo al defender la consustancialidad 
de la materia y del espíritu en el hombre, en el contexto de la 
controversia de la “unidad de formas”43. Con ello, Chenu buscaba 

39. J.W. O’MALLEY, ¿Qué pasó en el Vaticano II?, Santander 2012, 315.
40. J.W. O’MALLEY, ¿Qué pasó en el Vaticano II?, 316.
41. J.W. O’MALLEY, ¿Qué pasó en el Vaticano II?, 347.
42. Sobre esta cuestión y la posición de J. Ratzinger en torno a la GS léase S. MADRIGAL, K. 
Rahner y Joseph Ratzinger, Tras las huellas del Concilio, Santander 2006, sobre todo 125-
150.
43. M.D. CHENU, Els cristians i l’acció temporal, Barcelona 1968, 22.

UCV STOMAS AQUINO PONENCIA 2025-26 LIBRO.indd   24UCV STOMAS AQUINO PONENCIA 2025-26 LIBRO.indd   24 13/01/2026   17:54:1613/01/2026   17:54:16



25

legitimar el planteamiento del documento que se estaba elaborando. 
Un planteamiento asentado sobre el presupuesto de que la teología 
de la materia forma parte de la teología del hombre y, por eso mismo, 
de la teología de la creación. En la misma línea, el dominico francés 
evocó, como argumento de autoridad en las notas de su discurso, la 
coincidencia del plan general de la Suma del Aquinate con un postulado 
central de la Constitución pastoral: la encarnación lleva a su término y 
cumplimiento la creación44. 

Con todo, para reforzar la idea que deseamos defender, hemos de ser 
más precisos y, por ejemplo, analizar sucintamente algunos datos 
centrales sobre los que pivota la GS. En concreto, vamos a fijarnos en 
los referidos a la antropología. En ellos, creemos, es posible vislumbrar 
ese influjo estructural del pensamiento del Aquinate. Este análisis nos 
conduce a la primera parte de la Constitución pastoral y sus cuatro 
capítulos.

Conviene recordar el hilo conductor que acompaña la redacción de 
cada uno de estos capítulos, principalmente de los tres primeros. El 
enfoque nos evoca el marco del proyecto tomista. El punto de partida 
es la creación: la estructura antropológica (la imagen, la vocación, 
la unidad alma/cuerpo, las propiedades del espíritu, la vida social, la 
actividad). Luego viene la condición del ser humano en la historia: el 
pecado, la muerte, la posibilidad de la negación de Dios, la necesidad 
de la redención; se trata, por ende, de la estructura histórica que todos 
los hombres, sin excepción, comparten. La meta final es Jesucristo: 
la verdadera imagen de Dios y el verdadero hombre dentro del plan 
salvífico divino, en quien se explica la vocación, la vida social y la 
actividad humanas, quien, además, ofrece a la criatura la salvación del 
pecado y de la muerte. Esta perspectiva muestra también que quien 
está en la meta, estaba ya en el principio, por lo que hay una continuidad 
manifiesta en toda la historia de la salvación. Dicha continuidad, por 
otra parte, es la que favorece una adecuada correlación dialógica entre 
lo que anuncia la Iglesia y lo que busca el mundo actual. Por tanto, 
es su base teológica. Una base antropológica y cristológica al mismo 
tiempo.

44. M. D. CHENU, Els cristians i l’acció temporal, 28.

UCV STOMAS AQUINO PONENCIA 2025-26 LIBRO.indd   25UCV STOMAS AQUINO PONENCIA 2025-26 LIBRO.indd   25 13/01/2026   17:54:1613/01/2026   17:54:16



26

Así pues, desde el punto de vista de la teología nos encontramos en estos 
capítulos de la GS con una «antropología cristológica o cristocéntrica» 
o, como dicen otros autores, «con los trazos fundamentales de 
la cristología conciliar»45. Estamos ante los auténticos cimientos 
doctrinales de la Constitución en los que, creemos, resuena la 
orientación de la teología del Aquinate, aunque, en realidad, en ellos no 
haya más que una sola referencia a su pensamiento en el número 25.46

Con todo y, a decir verdad, es discutido por bastantes teólogos si esta 
antropología cristocéntrica se llega a presentar en el documento con 
toda su riqueza.47 Incluso, no faltan críticas de peso.48 Sin duda, estas 
indicaciones han de ser tenidas en cuenta por su razonabilidad. Quizás, 
hay que reconocer que la antropología cristocéntrica en la GS no está 
plenamente desarrollada. Pero, como alguien ha dicho, posiblemente 
no era la tarea propia de un Concilio llevar a cabo tal cometido, que 
queda así abierta para los teólogos49.

45. «Esos tres capítulos delinean los trazos fundamentales de una cristología conciliar, que 
es una antropología cristocéntrica: mysterium hominis in luce Christi» (S. MADRIGAL, Unas 
lecciones sobre el Vaticano II y su legado, Madrid 2012, 359).
46. La afirmación conciliar es la siguiente: «Porque el principio, el sujeto y el fin de todas las 
instituciones sociales es y debe ser la persona humana, la cual, por su misma naturaleza, 
tiene absoluta necesidad de la vida social». Y la referencia que apoya esta afirmación es I 
Ethic. lect. I.
47. Sobre este particular es muy interesante la contribución de J. M. PRADES, «La 
comprensión del hombre como imagen de Dios. A los 50 años del Concilio Vaticano II», en 
El Concilio Vaticano II. Una perspectiva teológica, en V. VIDE-J. R. VILLAR (eds.), El Concilio 
Vaticano II. Una perspectiva teológica, Madrid 2013, 121-172.
48. Hay que reconocer y tener en cuenta en su justo valor, el pensamiento de autores que 
no están tan conformes con la afirmación de que la GS entregue, sin más, una «antropolo-
gía cristológica o cristocéntrica» Es el pensamiento de A. SCOLA, quien afirma se perciben 
yuxtaposiciones en la visión antropológica de la GS entre el Proemio y la Exposición Preli-
minar («Gaudium et Spes: dialogo e discernimento nella testimonianza della verità», en R. 
FISICHELLA (ed.), Il Concilio Vaticano II. Recezione e attualità alla luce del Giubileo, Milano 
2000, 94-95. Interesante también las reflexiones de F. G. BRAMBILA, Antropologia teológica: 
chi è l’uomo perché te ne curi? Brescia 2005, 123-127.
49. W. KASPER, hablando de las limitaciones del planteamiento antropológico de la GS, se-
ñala que no es la labor de un Concilio determinar sistemáticamente cuestiones de orden 
teológico, como, por ejemplo, la relación exacta entre creación-cristología. Esta labor queda, 
señala, para la teología posterior (cf. «L’antropologia teológica della Gaudium et Spes», en 
Laici oggi 39 (1996) 44-54; el texto al que aludimos nosotros lo hemos leído en la versión que 
aparece en internet, Punto III: https://www.gliscritti.it/approf/2009/papers/kasper170209.
htm.).

UCV STOMAS AQUINO PONENCIA 2025-26 LIBRO.indd   26UCV STOMAS AQUINO PONENCIA 2025-26 LIBRO.indd   26 13/01/2026   17:54:1613/01/2026   17:54:16



27

No obstante, no creemos que la Constitución falte al compromiso con 
una nueva visión antropológica sobre la base de un esquema teológico 
tradicional como el de Tomás de Aquino. Dicho compromiso está muy 
presente, tal y como se refleja en la idea del plan salvífico de Dios. La 
GS así lo manifiesta cuando dice que el juicio que el Concilio quiere 
hacer sobre los valores humanos es conforme al «plan divino sobre la 
vocación auténtica del hombre», que hace que «la fe ilumine todo con 
una luz nueva». Ese plan y esa luz incluyen a Cristo desde el principio 
y, en ellos, Jesucristo es la referencia constante (cf. GS 10), como, 
por otro lado, van a ir sellando los números postreros de los cuatro 
capítulos de la primera parte. 

Además, hay en esta manera de presentar las cosas una apuesta 
metodológica con la que la Constitución es coherente (y que 
nos recuerda el horizonte teológico y el método del Angélico): la 
solidaridad de la Iglesia con el género humano. La humanidad es el 
terreno compartido. Es el lugar de encuentro y el lenguaje común. Un 
planteamiento elaborado a partir de la creación, que implícitamente 
contiene a Jesucristo, es la vía que garantiza la correlación inmediata, 
el diálogo, el paso por la realidad del método de los signos de los 
tiempos, que, después, juzga todo a la luz del envidado del Padre, 
verdad última del plan de Dios. Verdad última que, cierto, es también la 
primera y que no se ha olvidado, ni marginado.

En definitiva, ¿puede decirse que hay una presencia actual de Santo 
Tomás en algunos de los fundamentos teológicos de la GS? A la luz 
de lo que hemos comentado y otros autores sostienen, se podría decir 
que sí. Pero claro, sería algo así como un influjo implícito, más a través 
de visiones vertebradoras y orientadoras de fondo que de afirmaciones 
doctrinales directas, aunque estás no falten. Esta postura tiene su 
refrendo en el pensamiento de Y. Congar, quien escribe:

El estilo doctrinal del Concilio, y a veces los temas tratados, 
hacen que Santo Tomás sea citado relativamente poco en los 
textos conciliares…. El Vaticano II ha citado preferentemente a 
los Padres, a los antiguos concilios, a los papas recientes. Podría 
mostrarse sin embargo que santo Tomás, el Doctor communis, 
ha proporcionado a los redactores de los textos dogmáticos del 

UCV STOMAS AQUINO PONENCIA 2025-26 LIBRO.indd   27UCV STOMAS AQUINO PONENCIA 2025-26 LIBRO.indd   27 13/01/2026   17:54:1613/01/2026   17:54:16



28

Vaticano II las bases y la estructura de su pensamiento. Estamos 
seguros de que ellos mismos lo confesarían.50

2.2.	  La necesidad de una teología del encuentro y de la comunión

Vivimos tiempos de confrontación. Esta polarización encuentra pábulo 
en la alarmante situación político-cultural que vivimos. Los discursos 
populistas y frentistas de un signo u otro son el caldo de cultivo 
propicio para que vaya arraigando progresivamente en la humanidad 
una creciente división. División que, en forma de opción político-
ideológica, retroalimenta a su vez posturas extremas entre los mismos 
cristianos en el interior de la Iglesia.  

Es lamentable, pero estamos levantando muros que escinden la 
sociedad, el mundo y la Iglesia. Esta realidad hace cada vez más 
difícil la afirmación de un terreno compartido, de un nosotros, de una 
posible fraternidad. El papa Francisco, con preocupación, llamaba la 
atención, en la Fratelli tutti,51 sobre esta evolución planetaria que, tras 
la pandemia de la COVID-19, parecía crecer más y más. ¿Será verdad 
que no existe en esta cultura del mercado y relativista, en la que todo 
fluye y cambia con rapidez, nada que sea común a todos? ¿Nada que 
permita el diálogo y el encuentro? ¿Nada que facilite la reconciliación 
y la esperanza? ¿Nada que haga cesar las guerras, los conflictos o la 
cancelación de los que piensan de otra forma dentro de una visión 
cultural dominante?52

Para salir de este bloqueo se precisa una mirada que no solo realice 
un diagnóstico certero, sino que ofrezca puntos de apoyo sencillos y 
claros, que ayuden a formar mentes y conciencias preparadas para 
tender la mano, escuchar, dialogar, buscar el bien común y salir en pos 
de una verdad, que nos precede y acompaña, pero que no es patrimonio 
exclusivo de nadie.

Santo Tomás de Aquino con su manera sinfónica de comprender la 
búsqueda de la verdad, con el equilibrio de su pensamiento, con la 

50. Situación y tareas de la teología hoy, 65-66.
51. Cf. nn. 9-55.
52. Sobre la cuestión de la cultura de la cancelación es interesante Christianisme, cancel 
culture et wokisme. Quel rapport au passé en société contemporaine?, G. PALASCIANO, éd, 
Paris 2024.

UCV STOMAS AQUINO PONENCIA 2025-26 LIBRO.indd   28UCV STOMAS AQUINO PONENCIA 2025-26 LIBRO.indd   28 13/01/2026   17:54:1613/01/2026   17:54:16



29

positividad con la que afronta los polos diferenciados dentro del 
proyecto de Dios, con su llamada al diálogo, con su apuesta por lo 
interdisciplinar, con su convicción de que todos poseen un ápice 
de verdad que procede de la Verdad con mayúscula, con su visión 
reconciliadora de lo divino y lo humano, es un modelo y un maestro del 
que, hoy, es menester nutrirse. 

No se tratará, como ya hemos indicado, de repetir miméticamente lo 
que dijo, sino de aprender de su método, de su manera de entender 
la teología, de las soluciones sensatas que nos ofrece. La recepción 
de esta enseñanza puede ser de una gran ayuda a la hora de elaborar 
una reflexión teológica pertinente y significativa para el horizonte de 
polarización, posverdad y división en el que vivimos. La Iglesia, en la 
implementación de su quehacer teológico, se juega mucho en este 
tema.53

Hay que concluir. Al final del recorrido de esta conferencia, no nos 
parece desproporcionado afirmar que el Doctor común, que nos sigue 
siendo recomendado por el Magisterio, se postula como un referente 
actual de cara a la confección de esa necesaria teología de la comunión 
y del encuentro. Y es que, si su enseñanza -como se dice- es universal 
y válida, será porque siempre estuvo, está y estará al servicio de la 
comunión. Desde luego, la comunión entre Dios y el ser humano y, en 
perfecta correspondencia, la comunión de todos los humanos entre sí. 

¡Feliz día en la fiesta de santo Tomás de Aquino!

53. El papa Francisco entrega en Veritatis gaudium 4 unos criterios para la elaboración 
de una teología capaz de afrontar la crisis de la época actual  (la contemplación y la 
introducción espiritual, intelectual y existencial en el corazón del kerygma; el diálogo a todos 
los niveles; la inter- y la trans-disciplinariedad y la necesidad urgente de «crear redes» entre 
las distintas instituciones) que, ciertamente, no nos parecen muy distantes a los que hemos 
destacado a la hora de hablar de la actualidad de santo Tomás en esta ponencia. Sobre este 
particular comentábamos: Veritatis gaudium «brinda a quienes investigan algunos criterios 
fundamentales (cf.VG 4) con los que han de intentar trazar una arquitectura comprensiva 
del mundo y de la humanidad basada en la fe kerigmática y, en consecuencia, enraizada en 
el apasionante horizonte de la relacionalidad que brota de  un Dios creador y trinitario; esta 
arquitectura relacional nacida de la esencia de la fe y sobre la que construir las bases de una 
nueva cultura, siempre según el Papa, requiere una preparación muy especial en el diálogo, 
en la inter y la transdisciplinariedad e, igualmente, precisa un armónico “trabajo en red”. Estos 
criterios para alcanzar la nueva cultura, todos ellos comunionales y participativos, reflejan 
de forma coherente en la mentalidad de Bergoglio la coherencia entre esa cultura de la fe 
y la realidad sinodal de la Iglesia» (V. BOTELLA, «La sinodalidad y el programa especialista 
LIDE (Liderazgo de Discernimiento para organizaciones Eclesiales)», en Anales Valentinos XI 
(Nueva serie) (2014) 45.

UCV STOMAS AQUINO PONENCIA 2025-26 LIBRO.indd   29UCV STOMAS AQUINO PONENCIA 2025-26 LIBRO.indd   29 13/01/2026   17:54:1613/01/2026   17:54:16



UCV STOMAS AQUINO PONENCIA 2025-26 LIBRO.indd   30UCV STOMAS AQUINO PONENCIA 2025-26 LIBRO.indd   30 13/01/2026   17:54:1613/01/2026   17:54:16



UCV STOMAS AQUINO PONENCIA 2025-26 LIBRO.indd   31UCV STOMAS AQUINO PONENCIA 2025-26 LIBRO.indd   31 13/01/2026   17:54:1613/01/2026   17:54:16



32

UCV STOMAS AQUINO PONENCIA 2025-26 LIBRO.indd   32UCV STOMAS AQUINO PONENCIA 2025-26 LIBRO.indd   32 13/01/2026   17:54:1613/01/2026   17:54:16


